

#### LA ORACIÓN CONTINUA EN SAN FRANCISCO DE ASÍS

«La Preghiera continua in San Francesco d'Assisi»

Extracto de Leonardo Pinelli

La oración del corazón es un «estado» espiritual en el cual el orante está constantemente inmerso en Dios y lo contempla cada instante. Esta oración puede ser alcanzada por todos. Porque el Señor está cerca de los que lo invocan, de los que lo buscan con corazón sincero.

Si la oración continua es un don del Espíritu Santo, porque es el Espíritu de Dios quien continuamente gime ante el rostro del Señor (Gal 4, 6), significa que el orante está habitado en profundidad por su presencia es portador del Espíritu Santo.



La oración del corazón la encontramos en la Iglesia de Occidente y en la Iglesia de Oriente. Sin duda conoces el anónimo «Relatos de un peregrino ruso» cuyo primer relato empieza:

«Soy un hombre cristiano, por gracia de Dios; por mis actos, un gran pecador; por mi baja condición, un peregrino desamparado que marcha errante de un lugar a otro.

Cierto día fui a la iglesia y durante la misa, para rezar. Estaban leyendo la epístola del Apóstol a los tesalonicenses en la que dice:

" Orad sin cesar". Esta frase se grabó en mi mente. Al preguntar me responden:

"La oración interior incesante es el anhelo continuo del espíritu del hombre por Dios. Ruega a Dios que te enseñe a orar sin cesar. Al leer la Biblia hallé el mandamiento divino de orar sin cesar, siempre y en todo

momento, en cualquier lugar, durante cualquier trabajo e incluso en durante el sueño.

Me recomendaron leer el libro la Philokalia que contiene el conocimiento de la oración interior incesante; en su interior encontramos: "Si después de esforzarte algún tiempo no consigues entrar en el ámbito del corazón, haz lo que voy a decirte, repite sin cesar: '¡Señor Jesucristo, ten piedad de mí!' Haz el esfuerzo de pronunciarlo siempre, si insiste tu corazón también se abrirá a la plegaria. Esto lo sabemos porque lo hemos experimentado".

Grandes autores como Yannis Spiteris y Tomás Spidlik han afirmado de san Francisco o de san Ignacio de Loyola que habrían tenido el don de la oración pura.

#### ORAR ES BUSCAR A DIOS

Sí, y no siempre lo tenemos claro porque muchas veces nos buscamos a nosotros mismos.

La oración exige limpieza de corazón, sinceridad, transparencia.
Ninguna relación verdadera puede establecerse entre un yo falso y Dios.

Mucho menos si también nuestra imagen de Dios es falsa.

Para adentrarse en la oración es necesario quitarnos las máscaras. ¿Cómo vamos a ir disfrazados al encuentro con Dios? Ante él no necesitamos ocultar nuestras heridas o nuestro desorden. «Él sabe de qué estamos hechos, se acuerda de que somos de barro» (Sal 103) Desde esa verdad nos abrimos a él: «Señor, tú me sondeas y me conoces» (Sal 139) Esta sinceridad exige buscar a Dios más allá de métodos, libros, oraciones y fórmulas.

Exige, además, buscar a Dios antes que buscar nuestra paz y consuelo. No buscar cosas cosas, sino buscarle a él. Es también esa sinceridad la que nos puede conducir a dar interiormente un «sí» a Dios. Un «sí» pequeño, humilde, tal vez minúsculo, que aparentemente no cambias todavía en nada nuestra vida, pero que nos adentra por el camino de la docilidad a Dios: «Indícame el camino que he de seguir, pues levanto mi alma hacia ti» (Sal 143).

San Francisco: un «Loco por Cristo» En la tradición de las Iglesias orientales existe una tipología hagiográfica que no se contempla en la Iglesia occidental y que se llama justamente: locura por Cristo.

Los locos de Cristo han despreciado la sabiduría humana para conseguir solamente la sabiduría espiritual; estos surgieron primero en el ambiente monástico de Egipto y de Siria, y sólo posteriormente -en el siglo XVI-llegaron a Rusia.

Uno de los aspectos peculiares de la locura por Cristo es el deseo de identificarse con Cristo pobre y crucificado, y la actitud de denuncia de sus seguidores respecto a las malas costumbres de los hombres. San Francisco afirma: «El Señor me dijo que quería hacer de mí un nuevo loco en el mundo, y el Señor no quiso llevarnos por otra sabiduría que ésta». La contemplación de la creación es una «escala» que nos conduce a Dios, es un instrumento. La capacidad de san Francisco de captar la presencia de Dios en cada cosa, emerge de la comprensión que él mismo posee de las criaturas. El santo llama a cada una «hermano» ٧ «hermana». Este aspecto espiritualidad franciscana ha resultado ser, a lo largo de los siglos, el más tergiversado. Simplemente proclama la bondad de la creación como obra de Dios.

San Francisco subraya con frecuencia «tener el Espíritu Santo»; también para él, la santidad de una persona proviene de la íntima unión con la Santísima Trinidad que habita en el corazón del siervo de Dios. Para Francisco no debe habitar en el corazón del hombre otra preocupación que no sea hacer operante la gracia de Dios en el propio corazón; esta gracia se «activa» sólo en un corazón puro de cualquier pasión. San Francisco nos exhorta a tener siempre un corazón disponible para Dios, y vuelto completamente a Él, siempre dispuesto para la oración. Para Francisco «pureza de corazón» es saber custodiar la casa interior de todo ataque del enemigo. Sólo un corazón

puro puede ver el Rostro del Amado, puede contemplarlo.

El hombre transformado por el Espíritu pasa de la imagen a la semejanza con el Prototipo que es Cristo. Solo así los sentidos espirituales pueden gozar de la presencia de Dios. San Francisco tiene el don de la oración continua, «su disposición estable era tal que, donde podía, oraba. Ésta era

su normal disposición del corazón». Para Francisco la oración no es una manera de relacionarse con Dios, sino una actitud vital. Como el cuerpo necesita respirar, así el corazón del hombre necesita constantemente alcanzar, en la oración, el Espíritu del Señor.

# "You will never walk alone"

Tomamos este título. Nuestro hermano Arturo nos envía estas palabras. Nuestro más sincero agradecimiento.



«NUNCA CAMINARAS SOLO»

Paz y Bien



Soy Arturo, casado, padre de familia con dos hijas pequeñas, informático trabajando con las nuevas tecnologías en una empresa privada, y desde hace menos de tres años hermano de la Orden Franciscana Seglar.

Se puede pensar equivocadamente que mi vida es como un suculento pastel, y el hecho de ser franciscano es como la guinda decorativa y final de este pastel. O bien que uno es franciscano, porque la necesidad de encontrar hobbies, porque puedo tener mucho tiempo libre y en algo hay que gastar el tiempo. Todo ello está muy lejos de la realidad. Si continuara

con el símil del pastel, ser franciscano sería más bien el azúcar que endulza todo.

También se pueden preguntar, qué tiene que ver un hombre con una vida ordinaria como cualquier otro padre de familia del siglo XXI (buscando el baby del color que le piden el infantil, celebrando cuando España gana el mundial de baloncesto, haciendo horas extras, peleando en las comidas con mis hijas para que coman algo más y luego limpiándose de lo que han escupido, o yendo al supermercado cargando de pañales el carro y fruta bebible) con el Santo de Asís que vivió hace 800 años, en un ambiente feudal, comerciante y caballeresco, con una Iglesia en ruinas.

La espiritualidad de San Francisco de Asís, su forma de vida y su modo de seguimiento a Jesucristo, el ser Evangelio hecho vida, que está presente por completo en nuestra regla de la Orden Franciscana Secular, no tiene caducidad y es plenamente actual, y no tiene barreras para llegar al corazón de cualquier secular y a cualquier edad (que a veces se puede caer en el error que es solo para jubilados). De verdad, que no es un santo inalcanzable.

Esta forma de vida, ese carisma franciscano, que se compromete uno a vivir cuando profesa es una gran ayuda y guía en el día a día en todos quehaceres diarios. Por ejemplo...

Te ayuda a ser fraterno y poner paz en el trabajo con los compañeros, donde el ambiente es complicado, los conflictos y las envidias salen a flote muy a menudo, ya que las personas, en muchas ocasiones, son valoradas en función de la eficiencia realizada y no eres nada más que las horas que implica tu trabajo desarrollado.

A hacerse sencillo a volver ser como un niño, cuando uno se tira al suelo de su casa a jugar con tus hijas, desde jugar con muñecas, a hacer de "monstruo" para el pilla-pilla.

La regla, me ayuda a llevar a la práctica lo que tanto te repiten en los cursillos prematrimoniales, a poner a Jesús en el centro de tu matrimonio, a quitarse a un lado, para darse a la otra persona, quitarme de egoísmos y hacer más por comprender a mi esposa que a ser comprendido por ella.

Es verdad que entre muchos quehaceres, a veces falta tiempo para estar más con el Señor, ante el Santísimo o el Sagrario, pero gracias a este carisma,

La regla, me ayuda a llevar a la práctica lo que tanto te repiten en los cursillos prematrimoniales, a poner a Jesús en el centro de tu matrimonio

también me ayuda a encontrar a Dios en la naturaleza, cuando puedo disfrutar de un paseo con mi familia, y viendo la infinitud del cielo cuando les enseño la Luna a las pequeñas, o confiar a la providencia y rezar "Señor que se haga lo Tú quieras en este día", cuando huelo a ese olor de frescura en el amanecer cuando voy a trabajar.

A valorar más la misa dominical, a vivir más despierto y consciente de la realidad de este misterio donde Dios se nos da, y a querer responder al amor con amor.

Te acuerdas del ejemplo de San Francisco y lo que decía de la perfecta alegría, ayudándote a no enfadarse y mantener la calma cuando mi hija lloraba a las 4 de la madrugada y te tienes que levantar dentro de poco, como cuando le dieron un portazo sus propios hermanos cuando hacía frio.

Vivir la Regla, te motiva a prescindir de cosas materiales cuando vas de compras y ves que muchas cosas no necesitas, y no sólo a ser más austero y por debajo tener a envidia por otros que tienen más poder adquisitivo, sino a vivirlo con alegría, a priorizar lo que es realmente importante para la familia y dar gracias a Dios por todo lo que uno tiene.

Aunque me queda tanto por llevarlo a la práctica, este carisma siempre me motiva a tener confianza en Dios, a aceptar su providencia sobre todo cuando no salen los planes o los proyectos personales. A pensar que, si hoy no se puede hacer todo lo planificado, mañana se hará, y si no puede ser, pues nada... lo que Dios quiera.

Efectivamente, puedes pensar que esto lo puedes vivir sin pertenecer a una orden religiosa. Sí, por supuesto, pero es clave decir que todo esto es posible, que es más fácil

gracias a que perteneces a una fraternidad donde tienes hermanos que te arropan, te ayudan a no descuidarte y estar siempre alerta por si te vas sales del camino de los pasos de San Francisco y no alejarte del Señor. Los que sois más forofos del futbol sabéis que el himno del equipo del Liverpool, es "You will never walk alone" lo que es en castellano "Nunca caminarás solo", en las victorias y en las derrotas, la orden franciscana secular es eso, un caminar hacia Cristo donde nunca caminarás solo.

...todo esto es posible que, es más fácil gracias a que perteneces a una fraternidad donde tienes hermanos que te arropan, te ayudan

Arturo García Nuño.

"You will never walk alone"

"Nunca caminarás solo"

## **FORMACIÓN**

#### INTIMANDO CON DIOS. UNA REFLEXIÓN EN TIEMPOS DIFÍCILES

## **INTIMANDO CON DIOS**

Formadora hermana Andrea Edo

Zona Cartaginense OFS

En un vídeo debido a la situación sanitaria Andrea nos deja una reflexión, una meditación, y también despierta el deseo de leer sobre todo para, día a día, ir conformándonos con aquello que decimos que somos o queremos ser.

Como siempre en formación se empieza con una oración para ponernos en disposición, en aptitud de atender, haciendo silencio de mente para entender.

¿Cómo vivimos nuestra fe?

De dentro a fuera, o de fuera a dentro.

¿Cómo conozco a Dios? ¿Cómo íntimo con él?

De dentro a fuera, o de fuera a dentro. Así empieza Andrea, así nos interpela.

Siempre estamos demandando formación, encuentros de formación que nos enseñen, en definitiva, que nos lleven de la mano en nuestro camino hacia Dios. Pero sí el camino no está allanado, limpio de obstáculos por nosotros mismos, no podemos avanzar, lo que llegue a



nuestro cerebro no podrá llegar a nuestro corazón, con lo cual no podremos intimar con Dios.

Andrea se apoya en tres libros: ¿Dios existe? Un debate entre Benedicto XVI y Paolo Flores de Arcáis. ¿Por qué soy cristiano? De José Antonio Marina y El Pobre de Nazaret de Ignacio Larrañaga.

Gracias por este discernimiento espiritual nacido de la experiencia.

Dios llama a cada hombre y a cada grupo de personas reunidas en su nombre con una vocación particular, que se inserta en el contexto de la misión que él confía al pueblo que se ha elegido.

En las reuniones de la Fraternidad Regional Cartaginense se llevan libros de espiritualidad, de temas cristianos y también franciscanos, he aquí su utilidad.



■ Ve el vídeo INTIMANDO CON DIOS youtube.com 
 https://youtu.be/QTC\_BgsGfHg

«El que se une al Señor es un solo espíritu con él» San Pablo.

## MISERICORDIA, MISECORDIA, MISERICORDIA

Un artículo de María José Piriz. Viceministra Nacional

«Decía san Francisco a sus hermanos: Predicad siempre el Evangelio y, si fuera necesario, también con las palabras. No hay testimonio sin una vida coherente. Hoy no se necesita tantos maestros, sino testigos valientes, convencidos y convincentes, testigos que no se avergüencen del nombre de Cristo y de su Cruz ni ante leones rugientes ni ante las potencias de este mundo.»

Pero antes, Francisco nos lleva ante la presencia de Dios, un Dios vivo y verdadero. Un hombre de oración alimentado por la sagrada escritura o la liturgia. Decía," Orar como conviene."

Es importante pararse y releer los escritos de San



**Francisco** que son la fuente de nuestra espiritualidad y que haciéndolos vida nos llevan día a día a la conversión que literalmente significa cambio de vida, y religiosamente expresa la vuelta hacia Dios y hacia el bien.

San Francisco en la **Carta a todos los Fieles**, que, para nosotros, franciscanos seculares, es la primera norma –Regla de vida, transmite la fuerza del Evangelio **Ilamándonos a la** 

**conversión...** Ha de ser valorada como la "Carta Magna" de la predicación universal del «hermano siervo de todos».

Este cambio se va produciendo a lo largo de nuestra vida de vocación y vida en fraternidad. Te vas dando cuenta de la transformación en pequeños detalles que al principio no aprecias pero que hacen que lo que era importante ahora se hace sencillo. Que tus prioridades marcan tu existencia y que el desapego de las cosas se torna más fácil. Que amar es lo más importante y que la caridad cristiana y fraterna te va impregnando el alma...y lo entiendes porque lo profundizas. Que los hermanos son importantes y que cada uno es reflejo e instrumento del



P. Subercaseaux: Francisco en el Hospital de leprosos

Señor, y cada uno es tal cual, con defectos y dones y ritmos... pero todos importantes porque todos formamos parte del Plan de Dios y somos únicos y elegidos.

Papa Francisco: «Caridad y misericordia son el modo de ser y actuar de Dios» "La caridad, por tanto, está en el centro de la vida de la Iglesia": amar a Dios sobre todas las cosas y al prójimo como a uno mismo.

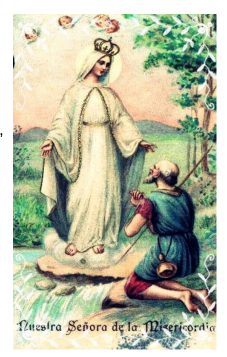
Se trata de un **amor desinteresado** que surge por el mero deseo de darse a los demás sin pretender nada a cambio.

La **misericordia** es la capacidad de sentir compasión por los que sufren y brindarles apoyo. La palabra misericordia proviene del latín "misere" que significa "miseria, necesidad"; cor, cordis que indica "corazón" y "dia" que expresa "hacia los demás". Esta palabra se refiere a

la capacidad de sentir la desdicha de los demás manifestadas por falta medios materiales o espirituales; la misericordia es amor-perdón y entrega ante la indigencia del hermano. Tanto amó Dios al mundo que entregó a su propio Hijo "misericordia del Padre".

San Francisco escribe una "carta a un ministro" que según estudiosos puede que sea uno de los documentos más preciosos para conocer a Francisco por dentro; Irradia Misericordia, misericordia...misericordia...

La respuesta al amor que procede de Dios y se manifiesta en Cristo se dirige a los hombres, comprendidos como hermanos. El Ministro, entonces, entenderá aquello: «Venid vosotros, benditos de mi Padre; heredad el reino preparado para vosotros desde la creación del mundo. Porque tuve hambre y me disteis de comer, tuve sed y me disteis de beber, fui forastero y me hospedasteis...». Es lo que le dirá Francisco a continuación: «Y ama a aquellos que te hacen esto. Y no quieras otra cosa de ellos, sino lo que el Señor te diere. Y ámalos en esto; y no quieras que sean mejores cristianos. Y ten esto por más que un eremitorio». - Situado el Ministro en la perspectiva de la relación de amor de Dios, entonces su relación con los hermanos, sean cuales fuere, es la del amor. Pero Francisco afirma no sólo el hecho de amar. sino la actitud, que también debe reflejar la actitud de Dios. Esto va a ser el paso previo a la misericordia.



#### El amor al prójimo; el amor a todos los hombres, que impulsa el amor.

Solo es posible erradicar el mal respondiendo con el bien. No hay otra salida si se quiere la conversión: que el pecador sepa dónde está y en qué consiste el amor, la única experiencia que puede salvar.

«El Señor me dio hermanos» y como pecadores que son, y como pecadores que somos todos debemos estar convencidos de lo siguiente: la perfección es una cuestión divina, que no un esfuerzo personal o exigencia externa proveniente de un poder mayor, como son los que suelen ejercer los superiores.

La frase escrita al Ministro se relaciona, además, con lo que escribe en la Carta a todos los fieles (42-44): «Pero aquel a quien ha sido encomendada la obediencia y que es tenido como mayor, sea como menor (cf. Lc 22,26) y siervo de los otros hermanos. Y para cada uno de sus hermanos haga y

tenga la misericordia que querría se le hiciese a él, si estuviera en caso semejante. Y no se irrite contra el hermano por el delito del hermano, sino que con toda paciencia y humildad benignamente lo amoneste y soporte».

Francisco invoca la Regla de oro para los que desempeñan la autoridad, una ley ética antiquísima, y que también Jesús hace suya: «... todo lo que queráis que haga la gente con vosotros, hacedlo vosotros con ella». Pero ello solo es posible si se erradica la ira del corazón y se modela con la humildad y la paciencia, solo entonces podrá actuar con misericordia.

Francisco coloca la compasión, el consuelo y la misericordia en las relaciones fraternas. La misericordia no es un acto individual, sino comunitario; es hacia dónde conduce la vida evangélica que Francisco ha trazado para la Orden dentro del seno de la Iglesia; por eso manda reglamentarla, para que nunca se olvide ni la justicia —la radicalidad de la pobreza,

entre otras cosas, es su mayor reclamo a un mundo tan injusto como el suyo y el de siempre— ni el amor misericordioso del Señor, que es el único camino de la salvación histórica y eterna.

Y volvemos al comienzo de esta reflexión queridos hermanos, seamos testigos de Cristo Resucitado a la luz del Evangelio. Prediquemos el evangelio con coherencia, convirtámonos día a día y seamos misericordiosos.

Tenemos un Santo como guía que lo entendió y así nos lo transmitió. Seamos valientes y dignos hijos de Dios Padre y por Él hermanos en Cristo Jesús.

UNO en Todos y Todos en la UNIDAD

Paz y Bien. María José.

El Señor, que nos ha llamado a la forma de vida evangélica revelada a Francisco de Asís, vivida en Fraternidad, nos congrega hoy para recibir a quienes, movidos por el Espíritu Santo, han solicitado el ingreso en la **Orden Franciscana Secular** y desean comenzar el tiempo de formación, que oportunamente les conducirá a su cima, que es la profesión o compromiso de vida evangélica. La santidad de vida evangélica.

Una hermana iniciada dijo: «El Padre una joyita, cuánta dulzura y sencillez para explicar lo que tiene que ser una fraternidad».

#### **Profesaron:**

Hermana Pepa FRAU Hermana Inmaculada Robledano

#### Se iniciaron:

Hermana Marisol Benito Hermana Fuensanta Burgos Hermano Ernesto Chanquet

Echamos en falta los abrazos, los besos y las canciones que estaban prohibidas por el Obispado.

Como dice por whatsapp una de las hermanas que se iniciaron: « Ha sido un acto muy bonito, sobrio dadas las circunstancias, pero acogedor y profundo».



#### **INICIACIONES**

#### **PROFESIONES**

El sábado 17 de octubre de 2020, tuvo lugar en la iglesia parroquial de El Salvador de Elche (Alicante) la profesión e iniciación de nuevos hermanos.

La Eucaristía fue concelebrada por el párroco de dicha parroquia don Damián Luis Abad y por el hermano de la OFM Padre Martínez Fresneda. Este último conectó en su homilía tres características del franciscano: la relación con Dios, la relación con nuestros hermanos y la relación con nosotros mismos, vinculada indefectiblemente con las dos anteriores.



Por parte de la Junta de Zona Cartaginense estuvo la hermana viceministra y formadora de esta fraternidad en formación, Ana Beatriz Martín Rodríguez.

Que el carisma franciscano siga creciendo para bien de la Iglesia y de la sociedad humana es motivo de alegría. Oremos por ellos. Manuel López Gómez: Queridos hermanos como lo prometido es deuda tal y como os informé en el boletín del mes de Octubre, nuevamente os vengo a incluir para vuestra formación dos nuevas sectas una sin relación con el cristianismo y otra si, En este número de Noviembre trato sobre el amidismo por las coincidencias entre el amidismo y la doctrina de la gracia de Lutero de la salvación solamente por la fe.

#### **AMIDISMO**

Un grupo aparte (secta) dentro del budismo lo forma el amidismo, modalidad del budismo japonés llamada *Jodo-Shinsu* = "Secta de la Tierra Pura" o religión de Amida un bodhisattva deificado. Éste se desarrolló primero en China y después en Japón,

#### SOY DE UNA SECTA LAS SECTAS HISTORIA Y DOCTRINA

UNA SERÍE DE ARTÍCULOS PARA QUE CONOZCAS ESTA REALIDAD

En contra del agnosticismo predominante en el budismo sus adeptos oran a Amida, practican el "nembutsu" abreviación del japonés Namu Amida butsu = "Alabanza al Buda Amida"

(sánscrito, Namo Amitabhaya buddhaya") y en China "Omi- to-fo" convertida en oración de repetición. La devoción a Amitábha es de origen indio importado a China en el Siglo IV d. C. por adeptos del "Gran Vehículo" (Mahäyäna)\*, donde dio lugar a la escuela Ts'ing-T'ou (de la Tierra Pura) que es la menos filosófica y la mas pietista de todas las escuelas búdicas chinas. Los promotores de esta escuela fueron T'an Luan (476-552) y Tao Tcho (562-647), que fueron los primeros en hacer la distinción entre la salvación obtenida por el mismo es-



fuerzo y la que se obtiene por la gracia y el poder de los demás. Pero fue sobre todo bajo el impulso de Chan-t'ao (613-682) como se extendió el amidismo entre la gente del pueblo rechazados por las profundas y sutiles doctrinas de las escuelas Fa-siang, T'ien-T'ai y Hua-Yen: en efecto les bastaba recitar o pronunciar con el corazón lleno de fe, el nombre de Amida, para estar seguros de renacer después de su muerte en el Paraíso del Oeste; esta invocación se llama *nien-fo* y la fórmula consagrada es "Namo O-Mi-To- Fo"; que quiere decir "Homenaje a Amida Buda" (Nembutsu). Pero la escuela de la Tierra pura nunca predicó "la fe sin obras" de tal manera que la gente de costumbres relajadas pudieran conseguir su salvación fácilmente; por el contrario continuamente a sus fieles la importancia de la moral, en particular de las virtudes familiares y cívicas, tenidas en tan alta estima en el imperio central.

La escuela china del Ts'ing-t'ou se convirtió en el Jödo japonés desde principios del Siglo XII d. C. el monje Ryönim (1072-1132) había fundado la primera secta amidista llamada Yuzu nembutsu pero esta no se pudo constituir en escuela independiente. Hönem (1133-1212) es el fundador de la escuela Jödo y considerado por ello como el padre del amidismo en Japón. Un discípulo de Hönem, Shinran(1173-1263) en el año 1224 fundó la secta de la "verdadera Tierra Pura" *Jodo Shin Shü\** la secta Shin que va mas lejos que la escuela Jödo: el pecador en esta secta sólo se puede salvar por la fe que es un don de Amida, cuanto más

espiritualmente desprovisto está el hombre, mas posibilidades tiene de salvarse pues al ser incapaz del menor esfuerzo personal, menos resistencia opondrá a la fuerza salvadora de Amida este es el sentido de la ocurrencia que se atribuye a Shinran: "Incluso los buenos irán al paraíso y con más razón los malvados". Por otra parte considerando que el celibato monástico demostraba una falta de confianza en Amida, permitió a los monjes de su secta casarse y él mismo se casó. Tenemos ahí una forma extrema de bhakti que haciendo inútil toda ascesis, desemboca lógicamente en la supresión del estado monástico. Una última secta amidista la secta Ji, fue fundada en Japón por Ippen (1239- 1289, se caracteriza por las prácticas como el "nembutsu, danzado" (Odori-nembutsu), que existe aún , pero con un número de adeptos muy bajo. El amidismo llegó a Japón en el S. XII d. C. Se habla de la "gracia de Amida" y se la compara con la "gracia" cristiana en cuanto el que invoca a Amida "es salvado" por él. Pero apenas se parece ya que la "gracia" de Amida consiste en la transformación intrahumana del que lo invoca por influjo de su propio karma, o sea, por los méritos acumulados del invocador sin que Amida pueda alterarlos. Amida es como una personificación del Buda transcendente, superior al mismo Buda. Los miembros del amidismo ascienden a mas de 21 millones en Japón. Aspiran a pasar al "País puro" una especie de cielo. Su salvación se realiza por la fe en él y por la repetición devota de su nombre -oración de repetición-. Es la excepción más llamativa del no orar budista, confirmatoria de la regla general.

#### **LÉXICO**

Mahäyäna: A comienzos de nuestra era apareció en la India dentro del budismo un movimiento que suponía al decir de sus adeptos un importante progreso con relación al budismo antiguo. Según ellos la enseñanza de los antiguos no era nada mas que una parte de la enseñanza de Buda y Vno servía sino como preparación para su propia doctrina. Se dieron así mismos el nombre de Mahäyäna que significa "Gran vehículo" o mejor dicho "Gran medio de Progresión" designando al Budismo antiguo con el término un tanto despreciativo de ïnayana o "Pequeño Vehículo". La historia de los orígenes de este movimiento es oscura y plantea un difícil problema. En efecto existe un manifiesto parentesco entre el Mahäyäna y la secta de los mahäsamghika y que induce a creer que en esta, está el origen del "Gran Vehículo". El Mahäyäna comporta dos líneas fundamentales. La primera de ellas es la importancia que atribuye al papel de los bodhisattva en la salvación de todos los hombres y el otro punto era la evolución de la sabiduría en un sentido místico, este parte de la experiencia espiritual vivida a su nivel mas alto: los maestros del "Gran Vehículo" han renovado las fuentes del budismo reviviendo la experiencia de Buda. La idea central de la filosofía

#### LÍDER

Un líder es una persona que posee una gran capacidad de influencia en un grupo social, capacidad que se manifiesta especialmente en sus dotes de mando, en el hecho de ser considerado un modelo ideológico de conducta para los demás y en la necesidad que sienten los miembros del grupo de obedecerle, seguirle y quererle.

Todos los líderes poseen carisma, el carisma se expresa generalmente en la enorme capacidad de convencimiento que ejerce el líder sobre sus acólitos.

El líder aporta seguridad, confianza, un modelo de conducta, una doctrina, un conjunto de opiniones consideradas por el grupo como verdaderas.

mahäyänista es la de la vacuidad `Sunyata, esta noción pertenece a la doctrina budista común pero interpretada de forma diferente se encuentra en el budismo antiguo o "Pequeño Vehículo" y en el Gran Vehículo; es decir que el budismo antiguo hay que vaciarse de si mismo pero el Gran Vehículo dice que hay que vaciarse de cosas.

**Jodo Shin Shü:** Es la secta más importante de Japón y la más representativa del amidismo, nació de la doctrina de *Shinran* (Padre de la secta Jödo-shinshü del budismo japonés), pero se convirtió en una organización poderosa a mano de los discípulos dispersos de Shinran y los demás devotos de Amida.

## Junta de Zona Pastoral o Fraternidad Regional CARTAGINENSE / Consejo de Zona

Se celebraron reuniones por vía telemática ante los acontecimientos de salud en España que nos afectan directamente. «Nos ponemos en manos del Espíritu Santo que nos dé la paz y nos guarde a todos» Así empezó el ministro de la Fraternidad Regional, Andrés, la reunión en la que después de escuchar de las fraternidades las actividades realizadas hasta este momento se procedió a comunicar las decisiones tomadas en Junta de Zona:

- ▶ Todas las actividades programadas de la Fraternidad Regional quedan anuladas.
- Los Capítulos que estaban para realizar quedan suspendidos hasta que se puedan realizar en condiciones.
- ► Ante ésta situación es imprescindible mantener el contacto con las fraternidades. El asistente Francisco Oliver dio unas premisas ante esta situación:
  - Aprovechar estos tiempos para saber que es imprescindible y que necesario.
  - Cultivar el sentido fraterno.
  - Afianzar el contacto personal con el Señor.

Estas palabras quizá nos recuerdan un proverbio árabe: «El optimismo viene de Dios;

## el pesimismo ha nacido con el cerebro del hombre».

Nuestro ministro Andrés Gandolfo nos traslada estas palabras en este tiempo que nos toca: "Tenemos que mantener y sostener las relaciones fraternas, utilicemos el sentido común y pongamos en marcha la inventiva y la creatividad para poder realizar todo aquello que pueda parecer imposible".

Lo que nos recuerda: «La adversidad tiene el don de despertar talentos que en la prosperidad hubiesen permanecido durmiendo». Horacio.

Por lo tanto cualquier iniciativa será bienvenida

Si tuviéramos que poner una palabra al mes de noviembre sin duda sería **Requiem.** Durante todo el mes se celebraran misas por los difuntos de distintos grupos y connotaciones.

También celebramos, en la medida que podamos, nuestra patrona.

Lux æterna luceat eis Domine Cum Sanctis tuis in æternan quia pius es.

Requiem æternan dona eis Domine et lux perpetua luceat eis Cum sanctis tuis in æternam quia pius es.

La luz eterna brille para ellos, oh Señor!; para siempre con tus santos, puesto que eres piadoso. Dales, Señor el descanso eterno, y la perpetua luz les ilumine. Para siempre con tus Santos, puesto que eres piadoso.

Requiescant in pace. Descansen en paz.

#### HIMNO A SANTA ISABEL DE HUNGRÍA

Patrona de la Tercera Orden Franciscana Regular y Secular

Prodigio de caridad, gran corazón generoso, Isabel de amor hoguera, servir y amar fue tu gozo.

No te engañaron riquezas, lisonjas, coronas, tronos, en Dios halló plenitud tu renuncia y tu despojo.

Serena luz tu mirar, llama virginal tus ojos, en los hombres siempre vieron hijos de dios, reyes todos.

Al hambriento y afligido, a mendigos y leprosos te entregaste por entero viendo a Jesús en su rostro.

La pobreza de la cruz de Cristo fue tu gloria y tu tesoro, ebria de amor te abrazaste al Señor en los oprobios.

Al Dios Creador y Padre, que halla su dicha en nosotros, contigo, Santa Isabel, gloria le damos gozosos. Amén

Marcos Rincón C

### **ACCIÓN SOCIAL**



#### ARRULLO FRANCISCANO

Enviado un nuevo contenedor, han sido entregadas mantitas en la maternidad de Oussouye, Casamance, Senegal. Cada niño que nace, y mientras hay existencias, se le dona una mantita. Gracias a tod@s, Gracias doctora Carmen. Seguimos dando amor.



ENLACE AL BLOG https://comisiondeaccionsocialofsesp.blogspot.com/



#### **VENEZUELA**

Se ha enviado una nueva entrega para nuestros hermanos de Venezuela. Esta vez han sido 193 kg de amor

donados por todos material económicame nte. Seguimos dando vida.

#### HIMNO 800 AÑOS **DE AMOR FRANCISCANO** HIMNO OFS DE ESPAÑA

Nos dejaste la tierra el agua, el firmamento y esa brisa que anuncia ir a tu palabra en cada momento.

Nos dejaste la vida como un cierto camino ese largo sendero que tú andarás conmigo.

Llenaré las ciudades con brazos, manos y pies. Llenaré cada mar con tu Palabra. Llenaré las montañas con un silencio desde la fe. Llenaré los caminos con pasos de Paz y Bien.

La Creación y tú gracia la has dejado en mis manos. El Señor de la vida me concedió el don de los hermanos.

Que la sombra no alcance, que no venza lo incierto, que cuando tú regreses yo sepa estar despierto.

Llenaré las ciudades con brazos, manos y pies. Llenaré cada mar con tu Palabra.

Llenaré las montañas con un silencio desde la fe. Llenaré los caminos con pasos de Paz y Bien.

Llenaré las ciudades con brazos, manos y pies. Llenaré cada mar con tu Palabra.

Llenaré las montañas con un silencio desde la fe. Llenaré los caminos con pasos de Paz y Bien.

Llenaré las ciudades con brazos, manos y pies. Llenaré cada mar con tu Palabra.... ENLACE AL VIDEO:



#### AYUDA CRISTIANOS DEL LÍBANO

El ciofs nos invita a la recaudación de fondos para hermanos de la OFS en Beirut que hayan sufrido daños. Colabora



Ordo Franciscanus Saecularis onsilium Internationale OFS (CIOFS) | Orden Franciscana Seglar

ENLACE WEB CIOFS https://ciofs.info/es/ ENLACE PUBLICACIÓN VOX FRANCISCANA **VERANO OTOÑO 2020** 

https://ciofs.info/es/2020/10/19/the-latest-issueof-vox-franciscana-is-available/



después de la devastadora explosion del pasado 4 de agosto en el puerto de la

Colabora con tu donativo para que los cristianos y cristianas libaneses puedan seguir viviendo en su país, con Cristo y con todos nosotros.

> Nº Cuenta: ES47 2100 1820 1102 0003 6167 Titular: O.F.S. ESPAÑA CONCEPTO: BEIRUT

ALIVIEMOS EL DOLOR DE NUESTROS HERMANOS: PAZ Y BIEN